
 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 06/03/1394 - شنبهچهار     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 1 صفحه                                                                                                                                                                               107 جلسه:

       ....................................................................... 

اعوذ بالله من الشیطان الرجیم، بسم الله الرحمن الرحیم و الحمد لله رب العالمین و صلی الله علی سیدنا رسول الله و آله الطیبین 

ین المعصومین و اللعنة الدائمة علی اعدائهم اجمعین  الطاهر

و ارحمنا برحمتک یا ارحم الراحمین  اللهم وفقنا و جمیع المشتغلین 

 ای در باب اینکه اکثر واجب است به خاطر مسئله غرض و وجوب غرض.بحث در اقل و اکثر رسید به یک شبهه

دیروز بحث را خواندیم لکن در حین   یادی شد. البته ما  یخی دارد، تازگی ندارد و در اینجا بحثهای نسبتا ز تار یشه  این مطالب ر طبعا 

شرح مبنا اگر یاد آقایان باشد من یک مطلبی را راجع به کلام مرحوم آقای خویی عرض کردم. چون یک مقداری شرطی شده بود، حالا من 

یبا بحث گذشته انشاء الله روشن بشود.تصحیحش بکنم که تق  ر

از اینکه ایشان متعرض بحث به اصطلاح غرض شدند و جواب نائینی در  بعد  هایی دادند و جواب مرحوم نائینی. البته جواب مرحوم 

از این   اینجا خیلی طولانی است. ایشان خیلی مختصرش کردند. و اصولا چندین صفحه مرحوم نائینی در اینجا در بحث غرض و ملاک و 

حالا الکلام، کلام طولانی صحبت شد. و  خودشان هم آخرش فرمودند اطلنا  صحبت کردند و  یک توضیحی آخر عرض قبیل   ما هم 

 کنیم.می

این عبارتی که از ایشان خواندیم، فیه ما تقدموا فی بحث الصحیح و الاعم من ان مترتب علی؛ این در وقت شرح عبارت اشتباها گاهی  

 غرض امر را به جای غرض مأمور به است. مراد ایشان در اینجا غرض مأمور به است. 

تا است؛ غرض   از امر هم دو  ادنا. غرض اقصا ایجاد عمل در خارج است؛ مثلا میچون غرض  باز کنید. غرض اقصا و  گویند در را 

یک و ایجاد انعباث اراده، این را غرض ادنا می  گویند. اقصا این است که در باز بشود. غرض ادنا ایجاد تحر

به یک مقداری در توضیح عبارت اشتباه  من ظاهرا در همان روز هم خودم ملتفت شدم، ظاهرا رد شد حالا در غرض امر با غرض مأمور 

به همان ملاک  شد. نه خیلی حالا یک مختصر به هر حال درستش بکنیم. ایشان مرادش غرض مأمور به است نه غرض امر. غرض مأمور 

 کنیم.می است. حالا بعد یک توضیحی عرض

العدادیه؛ یعنی این طور نیست که تا معلول انجام،   لذا ایشان یک غرض اقصا گرفتند که نسبتش دادند مأمور به نسبت معلول الی العلل 

باب مثال گندم  اینکه مثلا بگوید شما فرض کنید من  بالتکلیف؛ مثل  متعلق  و لا  بالمکلف  بدهد. فلیس مقدور  او  انجام شد  به  مأمور 

ید از این زم ین. خب برداشتن گندم که در اختیار انسان نیست. آنچه که در اختیار انسان است، پاشیدن به اصطلاح دانه گندم، آب  بردار



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 06/03/1394 - شنبهچهار     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 2 صفحه                                                                                                                                                                               107 جلسه:

       ....................................................................... 

خواهد، اینها. دیگر بقیه یک مقداری از اختیار انسان خارج است به خاطر اینکه اراده الهی و  خواهد، کودی میدادن، حتی اگر سمی می

 دانم حالا خشکسالی بشود، نشود، وضع خارج از اراده.خورشید و ماه و نمی

التامه؛ حالا تعبیر به غرض اعدادی کردند. خوب بود   به نسبة المعلول الی علة  ثانیهما الغرض الاعدادی؛ الذی نسبته الی الفعل مأمور 

ادنا می تامه است که به قول مرحوم آقا ضیاء در مقابل آن غرض اقصا از این تعبیر به غرض  فرمودند. که این نسبتش نسبت معلول به علت 

 سد باب العدم من ناحیة هذه المقدمه. 

امر به آن آن وقت این اسمش را  غرض گذاشتند. غرض اعدادی یا به تعبیر بنده غرض ادنا. این همان عمل است، شد صل. صل را که 

ایشان تعبیر کرده به غرض ادنا.   تعلق گرفته 

باید اکثر را انجام بدهد، تحصیلا للعلم بهذا الغرض الذی   بنا بشود، یجب الاتیان بالاکثر،  فعلی القول بوجوب تحصیل الغرض؛ اگر 

 تکون نسبته الی الامأمور به نسبة المعلول الی علة التامه؛ یعنی این نماز را مثلا با ده جزء انجام بدهد. 

فید فی دفع الاشکال بعد الالتزام بوجوب الاحتیاط  یفکون الغرض الاقصا خارجا عن قدرت المکلف، درست است آن خارج است، لا  

این به نظرم یک مقداری دیروز هم اشاره کردم یک مقداری التامه. البته  المأمور ترتب المعلول علی علة    فی ما اذا کان الغرض مترتبا علی 

 کلام ابهام دارد و خالی از ابهام نیست.

الاعدادی الذی نشک فی حصوله باتیان الاقل، بله ظاهرا یک کمی همین آخرش درست است. این سطر آخر. یکفی لوجوب  لان الغرض  

 الاحتیاط و الاتیان بالاکثر؛ این باید ما احتیاط بکنیم و صحیح فی الجواب. 

بالتکلیف، اگر خود غرض مثلا مولا آمد  بعد خود استاد، حالا اشکال ایشان به کلام نائینی بود. ان یقال انه ان کان الغرض بنفسه متعلقا 

 گفت که ان افعل مثلا انتهن من فحشی و المنکر، خود غرض آمد در خطاب. 

ید، ففی مثل ذلک یجب علی المکلف احراز حصوله، این مقدماتی که دارد انجام بدهد. فرض کنید مثلا گفت  یکما اذا امر المول بقتل ز

یا مسجد ضرار را آتش بزند. به مجرد اینکه یک تکه آتش از بالا پرت کند داخل مسجد کافی نیست؛   این خانه را آتش بزن من باب مثال، 

 این باید یقین پیدا بکند که آتش زدن محقق شده است.چون ممکن است مانعی باشد آتش نگیرد. 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 06/03/1394 - شنبهچهار     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 3 صفحه                                                                                                                                                                               107 جلسه:

       ....................................................................... 

گوید  و الاتیان بما یکون محصلا له یقینا. و اما ان کان التکلیف متعلقا بالفعل المأمور به؛ اما اگر آمد عنوان اقم الصلاة، یعنی تارةً می

 انتهن للفحشا و المنکر، آن باید متعلق تکلیف بشود. یعنی اگر هدف غرض باشد باید همان در تعلق تکلیف بیاید.

انجام بد العبد الا الاتیان بما امر به المولی؛ همان مقدار که نماز را  به فلا یجب علی  المأمور  بالفعل  اما ان کان التکلیف متعلقا  هد.  و 

 دیگر دنبال نهی از فحشی و منکر نرود.

خواهد  کند یا نه، این وظیفه من نیست. ایشان میکنم نماز هشت جزئی نهی از فحشی میو اما کون المأمور به، این نکته که من شک می

 داند آن که وافی است ده تا است، باید ده تا را بیان کند. بگوید وظیفه مولاست. بحث غرض وظیفه مولاست. اگر مولا می

الا باید بگوید نماز را این جوری بخوان تا بشود ناهی از فحشا و  العبد بما یفی بغرضه؛ و  ان یأمر   وافیا، فهو من وظائف المولی. فعلیه 

 منکر. 

فلو فرض عدم تمامیة البیان من قبل المولی لا یکون تفویت الغرض مستندا الی العبد؛ خب آنها حرفشان همین است. کسانی که قائل 

شود، به ده تا هم شود، به نه تا هم محقق میبه اشتغال هستند حرفشان همین است. چون مولا گفته نماز و نماز به هشت تا هم محقق می

 شود ده تا است. شود، آن نمازی که قطعا مطلوب مولاست و آثار بر آن بار میمحقق می

 کند.فرماید، غرض این ایراد ایشان حل مشکل را تماما نمیبعد ایشان می

هم هستند. چطور اگر شما در تکلیف شک کردید،   التکلیف؛ یعنی خود تکلیف و غرض مثل  الغرض علی اصل  یزید  بالجمله لا  و 

کند. این هم قاعده قبح عقاب بلا بیانه. دیگر بقیه مطالبش چون خواندیم احتیاجی  اصالة البرائه، در غرض هم همین طور است فرق نمی

 به بحث ندارد.

بناءا علی هو المشهور من مذهب العدلیه من تبعیة الاحکام للملاکات؛ از این عبارت مرحوم استاد در می آید که بعد فرمودند هذا کله 

 صحبت غرض بود. یک دفعه رفتند در ملاکات. غرض را با ملاک یکی گرفتند. چون تا اینجا 

و اما علی القول بکونها تابعة للمصالح فی نفسها کما مال الیه صاحب الکفایه فی بعض کلماته، و کما هو الحال فی الاحکام الوضعیه،  

الزوجیة و نحوهما، فالاشکال مندفع من اصله؛ حالا البته اگر ملاکات در خودش هم باشد، مصالح فی نفسه، باز هم غرض  الملکیة و  مثل 

 کند. صدق می



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 06/03/1394 - شنبهچهار     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 4 صفحه                                                                                                                                                                               107 جلسه:

       ....................................................................... 

البته در این بحث مرحوم نائینی قدس الله سره بحثی در اینجا عرض کردم خیلی طولانی انجام دادند. در فرق بین چون در عبارت شیخ 

 غرض و عنوان و ملاکات آمده. فرق بین اینها چیست؟

به اینکه چیزی بگوییم یک آقای دیگر   عرض کردم این مباحث را این طور نیست که حالا مثلا مرحوم نائینی در یک جا بفرمایند ما مثلا 

یم، روی اصطلاح حالا برویم جلو، و شود.  ها حل نمیشود این قصههم یک چیز دیگر؛ این حل نمی بناست یک اصطلاح بگذار اما اگر 

به الخطاب یا  یک مقداری این اصطلاح را رنگ و روی قانونی بدهیم، به نظر ما این طور است؛ بگوییم مراد از عنوان همان است که  تعلق 

یم عنوان.  تعلق به التکلیف مثل اقم الصلاة که اقامه صلاه باشد علی تکلیف که... این اسمش را بگذار

دیروز عرض کردم. فرض کنید هویج دارای  اما ملاک آن آثار واقعی و تکوینی است که بر این عمل بار می شود. مثل همان مثالی که من 

یربنای اعتبارات  یک آثار تکوینی است. می و ز گوید هویج بخور خب آثار تکوینی دارد. اما عرض کردیم که آثار تکوینی اگر مناط و معیار 

یربنای قانون قرار نگیرد، میقانونی قرار بگیرد از آن تعبیر به ملاک  نه، چون در این نکته در فهم قرآن خیلی موثر است. اگر آنها ز کنیم. اگر 

اگر این مراد این است که من بعد از این احکامی خواهم گفت، شما ببینید هر  نه، امور تکوینی است که خداوند، و ما ربک بظلام للعبید، 

ید از آن. مثلا ناظر به امر واقعی باشد، خداوند متعال هیچ  مراد این باشد. این میحکم من که ظلم است دست بردار شود ملاک. اما اگر 

این معنا باشد، ربطی به  به  این نواقص در حق او متصور نیست. و ما کان ربک بظلام للعبید،  نسیان، این نقوص و  نحوی ظلم، جهل، 

 ملاک ندارد.

شود. و اما غرض بگوییم غرض آن مقداری از آثار واقعی است. غرض با ملاک به پس ملاکات آثار واقعی است که در آنجا مترتب می

یم غرض. مشکل ندارد میشود که کل آثار واقعی نیست. این اسمش را میشود. اما فارقش این میاین معنا یکی می گویم مرحوم آقای  گذار

یم. اصلا به   به مرحوم شیخ کار ندار نائینی هم یک بحثی کرده که شیخ این جور فرموده، عنوان آورده، مرحوم آقا ضیاء در حاشیه، اصلا ما 

 این تقسیمات... روشن شد؟ 

یم،   یم. یک غرض دار المنکر؛ یک به اصطلاح ملاک دار یم تنهی عن الفحشاء و  دار یم اقم الصلاة؛ یک غرض  دار پس ما یک عنوان 

یع می یم. اگر مقداری آمد اسمش را غرض آید. اگر کل ملاک آمد، آن اسمش را ملاک میغرض آن مقداری است از ملاک که در تشر گذار

یم. مشکل ندارد.می  گذار



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 06/03/1394 - شنبهچهار     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 5 صفحه                                                                                                                                                                               107 جلسه:

       ....................................................................... 

گوید هویج بخور، صبح سیصد گرم هویج، بگوییم مرادش از این سیصد گرم هویج این موجب این مقدار ویتامین  فرض کنید مثلا می

شود. به هر حال غرض با ملاک واقعا یکی است. لکن اخص از ملاک است. مثلا بگوییم  کنیم. میشود. بقیه آثارش را نگاه نمیخاص می

المنکر این غرض است؛ یعنی مراد این است که یکی از راه  الفحشا و  های نهی از فحشا و این آثار قانونی دارد. مثلا این که نماز تنهی عن 

از آن هم وجود دارد. فرض کنید ممکن است شخص نماز بخواند، نستجیر بالله فحشا و منکر هم انجام بدهد. آن   منکر را ناظر است. غیر 

 آید روی حدود و تعزیرات و کیفرها. دقت کنید. آن کیفر و حدود هم تنهی عن الفحشاء.وقت می

گوید هویج بخور  شود گفت غرض. یا مثلا میشود گفت ملاک؛ به یک اعتبار میپس نماز تنهی عن الفحشا و المنکر؛ به یک اعتبار می

فرمودند ما فرق  شود غرض. این که مرحوم نائینی  اول صبح سیصد گرم. ممکن است این نظرش هم خصوص ویتامین معینی باشد. این می

یم، هی مطالبی فرمودند، فکر می  کنیم خیلی سنگین نباشد به این. بین ملاکات و عناوین و غرض بگذار

گوید خب درست هم هست.  حالا این عرض کردم اینها به قول ایشان گفتند این اصطلاحات بنده است و آقایان قبول ندارند. راست می

به درد نمی خورد. اما بد نیست؛ یعنی به ذهن ما. آنوقت اگر یک ده بیست نفر یک جا بنشینیم برای خودمان اصطلاح خلق بکنیم، این که 

 اش را هم روشن بکنیم، چون عرض بخواهیم جایگاه قانونی

س: یک مقدار این فرق را بیشتر توضیح بدهید، حالا اگر یک چیزی در متن روایت آمده، این مثلا شراب نخور چون مسکر است این را 

یم؟ یم یا ملاک بگیر  الان غرض بگیر

 ج: این باید با مجموعه شواهد حساب بکنیم. چون بنا شد فرقش به این نحو باشد باید با شواهد حساب بکنیم.

 س: الان در لسان دلیل

ج: حالا من یک توضیح اجمالی، چون این بحث یک بحث سنگینی است. همین طور که آقای مرحوم نائینی گفتند از آن مقدار ایشان  

جزو  هم سنگین و  اقسام غرض  این چون  استاد خیلی بحث 14:26تر است.  است. خوب شد مرحوم  هایی فرمودند خیلی طولانی 

 مختصرش کردند. 

 کنم مطلب را.حالا من عرض می



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 06/03/1394 - شنبهچهار     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 6 صفحه                                                                                                                                                                               107 جلسه:

       ....................................................................... 

ای را برای حکم تا مرحله امتثال قرار دادیم. گفتیم سه تا از را ما این جوری تقسیم بکنیم. آن وقت از یک طرف ما یک مراحل سبعهو این  

مبادی جعل هستند. یکی ملاکات، یکی حب و بغض، و یکی هم اراده و کراهت. بعد هم جعل است. این طور بگوییم ملاکات آن مال 

یا در حب و بغض موثر  یاد  مقام اول است. غرض تأثیرگذار است در مقام دوم و سوم؛ یعنی مبادی جعل  است، مثلا این ملاکش خیلی ز

تعبیر مرحوم مصباح که  کراهت موثر است. حتی به  اراده و  است لکن آن مقداری که محبوب من است یک قسمتش است. یا در مقام 

به نح  یعی است. یعنی شخص این را  اینجا اراده تشر اراده در  اراده است. چون مراد از  این در  و  ملاکات مصالح فی نفسها باشد. خب 

یعی در خارج، اراده تکوینی خودش می دارد. از کس دیگری میتشر یعی مطلوب منه  خواهد. خب وقتی از کس دیگری  خواهد، اراده تشر

بیند. پس فرق بین غرض و ملاک به لحاظ این تقسیم بندی قانونی ما هم جایش روشن  آید یک اندازه معینی از ملاکات را میخواهد میمی

 شد. 

پس این که مثلا آقای خویی غرض را با ملاک یکی گرفته؛ نه این روشن نیست که غرض با ملاک یکی باشد. لذا این که ایشان آمده گفته 

جزو ملاکات نیست. ملاکات همان آثار تکوینی است.  آیا می گوید مصالح فی نفسها؛ بگوییم مصالح فی نفسها جزو اغراض است، 

 خوب روشن شد؟ 

از جعل است. بعد مرحله جعل  پس ما یک مطلبی را مطرح کردیم، جایگاهش را هم در قانون معین کردیم. چون ما سه مرحله قبل 

ملاکات در مبدأ اول است؛ چون اول شود عنوان. گوید نماز بخوان؛ این میاست. پس عناوین در مرحله جعل است. در مرحله جعل می

بعد انسان  ملاکات است، که ملاکاتی باشد برای عمل؛ بعد حب و بغض است. مثلا ملاکی باشد برای این که در را باز بکند یا در را ببندد.  

یعی.   بعد از اینها این را بخواهد، یعنی علاقه یعنی خواستن حب و بغضی، بعد هم این را اراده بکند و به ذمه شخص قرار بدهد؛ اراده تشر

گوید فرق بین  آید عناوین است. که مرحوم نائینی میگوید حالا در را باز کن. پس اینها سه مرحله هست قبل از جعل. آن که در جعل میمی

آید ملاکات است. آن که ممکن است در مقام دوم و  آید عناوین است. آن که در مقام اول میعنوان و غرض چیست. آن که در جعل می

 سوم بیاید اغراض است. 

اینجوری بگوییم خیلی هم راحت است مشکل ندارد به نظر من. چون اینها این راه را نرفتند. مرحوم نائینی هم مفصل چند بار که شیخ 

شود، شاید یکی دو سالی یک بار بیشتر چرا گفته عنوان و الغرض، حالا من چون خودم وسایل را نگاه نکردم. من عرض کردم خیلی کم می

 کنیم.وسائل نگاه نکنم. و همین نقل مرحوم نائینی و آقای خویی اعتبار می



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 06/03/1394 - شنبهچهار     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 7 صفحه                                                                                                                                                                               107 جلسه:

       ....................................................................... 

این مطلب را بگوییم، هم جایگاه قانونی اگر  از آن بحث این بوده که  اش را روشن کردیم، هم مطلبش را غرضم بحث من هدف من 

یربنای جعل است.  توضیح دادیم. هیچ مشکلی ندارد. ملاکات باشد، اغراض باشد، و مسئله عناوین. ملاکات مال امور واقعی است که ز

از ملا  از ملاکات است. یا گاهی هم ممکن است بیشتر  اراده و کراهت است که گاهی کمتر  کات  اغراض مال آن مرحله حب و بغض یا 

 مصالح فی نفسها. باشد. به قول آقای خویی 

یع است. اینجا عناوین است.  و تشر آن وقت از اینجا هم روشن شد آن که الان ما متعارف و مرحله سوم مرحله چهارم، مرحله جعل 

یع ما و احکام ما و حکمی که ما می یم، جعل ما و تشر نه ناظر به ملاکات است نه ناظر به اغراض. این اصل کنیم ناظر به عناوین است.  دار

 شویم. مرحوم نائینی در اینجا اصلا ما وارد این بحث نمیمطلب. این را ما چند بار، و لذا به جای این بحث طولانی 

یم، بلکه بالاتر تا آن جایی که ما می اعتقادمان این است آن فقهی که الان ما دار دانیم در این قوانینی که بشر الان دارد، خوب دقت  ما 

دنبال ملاکات و اغراض نمی به  دنبال ملاکات باشیم، فقه جدید، روند. در عبارات اصحاب ما میبکنید، توی مقام جعل  گویند که اگر 

یم ما چون این مسائل را ما مسائل عقلی صرف نمیراست است، اصلا قانون جدید. اصلا اغراض و ملاکات را الان   دانیم.  تا الان که بشر دار

در قوانین بشری کاملا و دقیقا شود. ممکن است یک روزی بیاید که  مسائلی است که با وضع جامعه با پیشرفت و پسرفت جامعه عوض می

اینها روی  خاصی ندارد. لکن آن که الان متعارف است در جعل،  اغراض جعل بکنیم. ممکن است، هیچ مشکل  طبق ملاکات و طبق 

ید، این قدر مالیات بده. گویند  کنند و نه در ملاکات. مثلا میحساب میکنند. نه روی اغراض عناوین حساب می این قدر زمین دار شما 

ید، این قدر مالیات بده. حالا مالیات هدف از مالیات این است که گرفتاری های دولت حل بشود، مشکلات مالی این قدر مثلا دکان دار

گویند مالیات بده. اما روزی شاید برسد که بشر به این درجه  آیند بگویند به شما آقا بیا مشکلات مالی را حل بکن. به تو میحل بشود. نمی

اش، هم مردمش هم حکومتش هم دولتش، جوری برسد که همه چیز را مطلع بشوند. بگویند آقا افراد باید تا حدی که هم نظام اجتماعی

همیشه مصرف سالانه است، به اضافه پنجاه درصد احتیاطا، در خزانه باید این مقدار پول باشد، این مقدار مالیات باشد. خب ما هم خیلی 

یزیم  توانیم ببینیم در خزانه موجود است یا نه؟ اگر موجود است خب نمی ده میلیون، خیلی راحت میراحت ما مالیات آمده فرض کنید مثلا ر

یزیم تا آن وظیفه را انجام بدهیم. این میدیگر، اگر موجود نبود می شود این کار، تصور خیلی آسانی است، مشکل خاصی ندارد. امروز ر

زمان ما خیلی راحت است. شبیه همان مطلبی که در روایات است، شاید هم بعید نیست که بقیة الله)ع( بخواهند بفرمایند دیگر لازم نیست.  

در می جهات مختلف، آورد هر جا که میخب دیگر زکات را که  و یملک،  به زکات، در آن روایت دارد که اصلا یمشی  رود یک مستحق 

شهرهای مختلف، کسی مستحق است زکات را باید بدهیم به او. یک زمانی برسد که ما برویم روی اغراض، چون در روایت دارد که خداوند  



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 06/03/1394 - شنبهچهار     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 8 صفحه                                                                                                                                                                               107 جلسه:

       ....................................................................... 

دانسته این مقدار نیاز هست این مقدار هم زکات قرار داده. البته الان خیلی اعتقاد دارند که این  زکات را به اندازه احتیاج بشر جعل کرده. می

گوییم کافی نیست. و الا اگر درست زکات کافی نیست برای اداره جامعه؛ چون ما درست زکات نگرفتیم، درست اداره جامعه نکردیم می

 اش خیالات و اوهام است.باشد اصلا اینها همه

یم، خوب دقت بکنید،  آیند قانونی را روی اغراض یا ملاکات قرار بدهند، الان  نمیبه هر حال خوب دقت بفرمایید آن که ما الان دار

یم. می گوید بله چراغ قرمز برای اینکه بل میآیند قانون قرار بدهند، بگویند آقا از چراغ قرمز رد نشو. بخواهد روی اغراض قرار بدهد، دار

نبود رد می دارد، اگر مشکل  نیاید، مشکل  شود  گویم نمیشود این کار را کرد. نمیخورد وضع جامعه. میشد. خب این به هم میبشو لازم 

 آید که انسان به این مرحله برسد. های علمی پیش میاین کار را کرد. پیشرفت

و در قانون، سه نحوه برخورد با اغراض و ملاکات میو ما عرض کردیم به جای این بحث شود کرد. یک، آن های آقایان اصولا در فقه 

از چراغ قرمز رد نشو من باب مثال.  ترافیک نباشد. اینها ما استنباط میغرض و ملاک را استنباط بکنیم. مثلا گفته  کنیم برای اینکه مشکل 

 کنیم. این همان است که علمای سنی قیاس را از آن درست کردند.استنباط در متن قانون نیامد، استنباط می

و لذا بگوییم اگر مثلا نصف شب بود یا مثلا ساعت دو نیمه شب بود یا حالا بعد از ظهر بود و هیچ کسی هم نبود، چراغ قرمز هم بود  

این حرفی را که مثلا  عده  پیغمبر اکرم)ص( نگفته شراب رد بشویم. این علتی است که ما استنباط کردیم. شبیه  ای از اهل سنت گفتند که 

مثلا برنج یا شراب خرما حرام است، فرموده مقدار، مست نشود، در همین انجیل هم دارد مست نشود. مراد این است که مسکر یعنی مست 

تا گیلاس هم بخورد مست نمی تا بخورد مست نمینشود. حالا یک کسی عادت کرده دو  شود. این به مقداری که مست شود، یکی سه 

نشود. به قول او گفته بود که القدح الاخیر، آن جام آخری، آن جام مسکر، آن حرام است. خب این استنباط است دیگر یک نحوه استنباط 

 که مسکر ان الله ان رسول الله)ص( حرم مسکر من کل شیء، مسکر را این جور فهمیده.

ترافیکی پیش نیاید. هم قانون آورده، یک چیزی   راه دوم، یک راه بینابین باشد. مثلا بگوید از چراغ قرمز عبور نکنیم برای اینکه مشکل 

دیدیم جایی چراغ قرمز مشکل ندارد رد هم شبیه غرض پشت سرش است.   اگر  مهم نیست،  این دومی است. آن مثلا  بگوییم اعتبار به 

 بشویم.

وقتی که چراغ قرمز است رد نشوید اگر مشکل  راه سوم اصلا قانون نیاورد. بگوید شما سعی کنید مشکل ترافیکی نداشته باشید، مثلا 

 است. این را مثال قرار داده.



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 06/03/1394 - شنبهچهار     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 9 صفحه                                                                                                                                                                               107 جلسه:

       ....................................................................... 

این سه نحو بیشتر معقول نیست. یکی اینکه عنوان بیاورد و غرض را استنباط بکنیم. یکی اینکه عنوان را بیاورد و غرض را به یک شکلی  

 بیاورد که احتمال علیت غرض دارد. یکی اینکه اساسا قانون را روی غرض ببرد. به قول آقای خویی گفت از آن اول تکلیف غرض بکند.

یعت مقدسه چنین چیزی واقع است، و نه الان در قوانین بشر چنین چیزی  ما انصافا کاری به بحث های آقایان نداریم. انصافش نه در شر

بشر این نیست. اصلا این که یلزم تأسیس فقه جدید، نه یلزم تأسیس قانون الجدید و نظام عقلایی جدید. اصلا نظام  هست. الان متعارف 

 زند. را باید به هم بزند. این نحوه کار نظام را به هم می

و لذا هیچ کدام از این سه راه درست نیست. این همان است که اهل بیت)ع( اصرار داشتند قیاس باطل است. خب این همان مرادش  

همین است. یعنی شما بروید روی نصوص، بروید روی عناوین، بروید روی تکوین، فرمودند نماز بخوان، نماز بخوان. حالا آن آقا بگوید  

الف المنکر، هستند عده نماز خواندن تنهی عن  ین و فلان، میحشا و  گویند آقا نماز خواندن به خاطر ای در خود همین اهل حقشان و سایر

گوییم،  دهیم، دروغ نمیاینکه انسان دروغ نگوید، خیانت نکند، خیانت در امانت نکند، ایذاء مردم نکند. خب ما تمام اینها را انجام می

دارند انجام مینماز هم نمی دهند. دیگر احتیاج ندارد نماز  خوانیم. دیگر چرا نماز بخوانیم. هستند، نوشتند دیگر، چاپ هم کردند و عملا 

 بخوانیم. 

آید. اصلا به نظر من این بحث باید بسته بشود عرض کردم این اصلا یک تفکری است در قانون اسلام پیدا شده، در قوانین بشر هم می

یم. بله، اگر شارع مقدس در مواردی تشخیص داد یک ملاکی قابل تصور   یم نه بحث را روی ملاکات ببر کلا. نه بحث را روی اعراض ببر

المسکر مثلا من باب مثال. مشکل ندارد نمی این کار را بکند. مثل لا تشرب  خواهم بگویم مشکل  است، قابل عمل است، ممکن است 

 دارد. لکن متعارف نیست. و آیا چنین چیزی مستحیل است؟ نه مستحیل هم نیست. 

یعت را عناوین باید تفسیر بکنیم. راهی برای تفسیر   یعت، فعلا ما اصول شر این نسبت به کل قانون. نسبت به شر آن وقت نسبت به ما، 

یم. همان عبارتی که من دائما عرض می کنم. لا تعرف الملاکات الا بالخطابات. الاعراض و الملاکات لاتعرف الا  به اغراض ملاکات ندار

یم، طبق آن. بله چون در فقه شیعه جنبه فقه ولایی هم هست،  یم، همان مقداری که عناوین دار بالخطابات. ما همان مقداری که خطاب دار

ببرند روی خطاب، گاهی ببرند روی ملاک. این ممکن    ممکن است در فقه ولایی در مشکلات اجتماعی در مسائل اجتماعی، گاهی اوقات

امکانات اجتماعی، وضع آن جامعه، بزرگ و کوچکی آن جامعه، صلاحیت هایی که در است. نگاه بکنیم پیشرفت علم، پیشرفت صنعت، 

یم روی ملاکات. ممکن است این اشکال ندارد.   آن جامعه هست، ممکن است خطاب به مولوی خودمان ببر



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 06/03/1394 - شنبهچهار     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 10 صفحه                                                                                                                                                                               107 جلسه:

       ....................................................................... 

پس این بحث طولانی که مرحوم نائینی فرمودند و مرحوم استاد هم مختصر، به نظر ما باید این بحث را کلا ببنیدم. اصلا کلا این بحث  

یا غیر از این؟ اصلا ما باید امر را دائرمدار خطابات بگیریم. یا به تعبیر مرحوم   نائینی  را، حالا اغراض فرقش با ملاکات همین است که گفتیم 

ما دنبال این که غرض حاصل شد، نشد، برویم دنبال غرض. این ظاهرا وجه درستی ندارد. اغراض  وین یا به تعبیر آقای خویی مأمور به.  عنا

یح بشودبه آن ملاک و کاملا واضح باشد که  یح بشود به آن غرض یا تصر و ملاکات تنها راهش خطابات است. مگر در یک خطابی تصر

 رود روی ملاک. شود میکلیف از عنوان برداشته میامر دائر مدار، آن وقت ت

خمر، مربوط است به شراب انگوری. و خطابات رسول الله)ص(  شود که خطابات قرآنی در  مثلا الان در روایات ما این جور دیده می

یم، چون طبیعت شراب قابل اسکار و قابل تخمیر است. یک شراب در مسکر مربوط است به شراب غیر انگوری.   ما یک شراب انگوری دار

یم درستش می انگوری دار یم به اصطلاح سنت  غیر  یم نبوی است. به تحر انگوری به تحر کنند، احتیاج به مقدماتی دارد. آن شراب غیر 

 است.

یم کتاب است. اما نقدی، من الان ده کیلو گندم  از عبارت از نسیه باشد، که همین ربای متعارف است، این به تحر مثلا ربا، ربایی که 

 دادم، پانزده کیلو گندم بگیرم. یکی مثلا نوعش خوب است، یکی نوعش کمتر است. این را اصطلاحا ربای نقدی است. 

ابن عباس گفته مثلا حرام نیست. می گویند بعدها برگشت. اما این به سنت رسول الله)ص( است. و الا عرض کردیم نسبت داشته که 

یعنی اگر این سنت رسول الله)ص( نبود، ما فقط ربای نسیه داشتیم. ربای نقدی البته در روایات به جای کلمه نقد، یدا به ید آمده. یدا به ید  

 نقدی. این یدا به ید یعنی نقدی. ربای نقدی از سنت.

های خیلی عقلایی نداشته باشد.  توانیم بگوییم مثلا ملاکش این است. نه، تصادفا ربای نقدی شاید ملاکپس بنابراین یک عنوان، نمی

دهم در مقابل پانزده کیلو برنج کمتر. خب این  تری است. ده کیلو برنج خوب میحالا یک نوع برنج خوبی است، یک نوع برنج ضعیف

 کند. خب بگوییم عقلایی هم هست. این ده کیلو با پانزده کیلو. لکن پیغمبر)ص( نهی فرموده است.رباست با اینکه نوعش هم فرق می

یدم  کما اینکه اگر دو معامله اش کردیم درست است. یعنی من آدم این ده کیلو را فروختم به هزار تومان، بعد پانزده کیلو را هم از او خر

کند.  کنیم. از نظر اقتصادی فرقی نمیبه هزار تومان. این کار، این هم درست است. حالا چه حکمتی دارد؟ الله اعلم. اینجاها دیگر ما گیر می

شود. شما آمدید گوید نمیکند. شارع میدقت کردید؟ شما ده کیلو برنج خوب را به پانزده کیلو برنج درجه دو بدهید، عرف این را قبول می



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 06/03/1394 - شنبهچهار     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 11 صفحه                                                                                                                                                                               107 جلسه:

       ....................................................................... 

یت دارد که یک کار کردید، ده کیلو را فروختید به هزار تومان، هزار تومان را داد پانزده کیلو را گرفت. بالاخره ده کیلو شد پانزده کیلو. در روا

 این هم اشکال ندارد. این دو تا معامله است.

کند؟ شما آمدید به هزار تومان، آن دیگری هم به هزار تومان. خب از همان  خب شاید در دنیای اقتصاد امروز بگویند آقا چه فرقی می

 اول ده کیلو در مقابل پانزده کیلو. 

ما میاین نکته این درست است، آن نادرست است. یک ای است که  گوییم دنبال خطابات هستیم نه دنبال ملاکات. در روایت آمد 

ای است. آن است یا نه مال ابی الصباح کنانی یادم رفته. به نظرم  حدیثی دارد در شرح حال عبدالله بن ابی یعفور که واقعا مرد فوق العاده 

گوید عرض کردم اگر این انار واحد مقابل، این را نصف بفرمایید، بگویید این نصف  مال یکی از این دو تاست. که به حضرت صادق)ع( می

کنیم. اینها یک انار واحد است، یا هر دو کنم و تسلیم هستم. خب ما باشیم اصولی یک نوع بحث میحلال این نصفه حرام، من قبول می

 کنم.ای است که من عرض میحلال است یا هر دو حرام است. این که نصف بشود. دقت کردید؟ این اشاره به همین نکته

یعت دنبال عناوین هستیم و خطابات هستیم.   از آنها گرفتیم، شأنشان این است که ما در امور شر یقه اهل بیت)ع( که ما  ما الان و طر

ای  شود. حتما شارع نکتهشود، با یک بیع درست نمیکند، با دو تا بیع درست میاین که این چرا اینجا خب ملاکش یکی است، چه فرق می

به این  را در نظر گرفته است. آن نکته این نیست که بگوییم در فهم عقلایی واقعا پانزده کیلو در مقابل ده کیلو است. حالا با هزار تومان شما 

 ای ندارد که.رسید، نکتهفهم برسید، خب با مقابلش هم به این فهم می

رفت و حضرت در قیمه بود، لذا خوب دقت کنید، آن که ما الان در روایات، در روایتی دارد که ابو یوسف با هارون بود، داشت حج می

ید؟ فرمود نه. فرمودند الان نشستید توی خیمه، سایه رسید، حضرت آمده بودند خیمه، فرمود در حال سوار شتر روی سرتان سایه می انداز

کند؟ روی شتر سوار باشیم یا در زمین نشسته باشیم. در روایت دارد فضحک ابویوسف  اش گرفت چه فرقی میفرمودند بله. ابو یوسف خنده 

کند؟ تو الان محرمی، حالا سوار شتر روی سر یک چیزی بگیری  استهزائا، نستجیر بالله. برای مسخره کردن امام)ع(. که خب چه فرقی می

یا اینجا که از شتر نشستی در خیمه، توی خیمه بالای سرت گذاشتی. بعد حضرت فرمودند که تستهزء بسنة الرسول الله)ص(، جعل سنة  

ری، باید چیزی روی سرتان نباشد، رسول الله)ص( علی هذا. این مال من نیست که، این سنت رسول الله)ص( است. فرمود در حال سوا

یر سایه. دقت می  فرمایید؟اما وقتی که آمدید پایین استراحت کردید اشکال ندارد ز

 آن تفکری که فضحک مستهزءا به، مال همین دنبال ملاکات است. مال دنبال همین ملاکات و دنبال همین اغراض. 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 06/03/1394 - شنبهچهار     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 12 صفحه                                                                                                                                                                               107 جلسه:

       ....................................................................... 

یعت من اعتقادم این است که اصلا قوانین بشری این طور لذا به ذهن ما می آید این طور که حالا در فقه ما معروف است که مثلا در شر

یعت ندارد. می این قدر است. میآیند به شما میاست، اختصاص به شر گویی من حساب کردم، همین پول من شما گویند مالیات شما 

ید، دولتش خزانه گویند به تو چه مربوط است خزانه پر پول یا کم پول است،  دهم. میاش پر پول بود، من این مالیات را نمیدولت احتیاج دار

به جای  دارد من  بیشتر بدهم. مثلا خزانه کم  دارد باید این مالیات را بدهد. یا اگر خزانه بی پول بود، من  باید کسی که این ملک را  ده تو 

 خواهیم که ندهی. خواهیم نه از تو مینه این به تو مربوط است نه آن. نه از تو بیشتر میمیلیون، صد میلیون بدهم. 

این یک اصلا نظام زندگی ما الان این است. نظام قانونی. چون اینها به این نتیجه رسیدند که یکی از به قول آقا گفت مصالح فی نفسها، 

در کند.  آید روابط جامعه را نگاه مییکی از مصالح مهم قانون آن وحدت جامعه است. آن حالت عمومی جامعه است. چون در قانون می

اش نیست. آن رابطه اجتماعی است. حالا این رابطه اجتماعی را به قول آقای خویی در اینجا مصالح فی  قانون نظرش بیشتر به فرد در خانه

یم. چون ایشان مینفسها اسمش را می گوید گاهی مصالح فی نفسها. این جزو مصالح فی نفسها است. قانون یک رابطه اجتماعی را گذار

شود فردی. من بیایم حساب بکنم  کند، میاش را رها میکند. اگر رفت روی اغراض و ملاکات به این معنا، قانون جنبه اجتماعیدرست می

 چقدر بدهم، آن آقا حساب بکند چقدر بدهد، دقت فرمودید؟ 

البته اینجا تعبیر دارد مصالح فی نفسها؛ شما مصالح فی نفسها را هم برایتان گفتیم. آن حفظ عنوان اجتماعی. آن حفظ عنوان اجتماعی  

به عنوان مالیات می دهید، گاهی به خاطر احتیاج خزانه، نه حالا ممکن است غرض فقط برای این جهت باشد. چون مثلا شما پولی که 

خزانه احتیاج ندارد. لذا در ذهن اصولیین ما آمده، گاهی مصالح در متعلق است؛ یعنی مصلحت پول دادن در این است که احتیاج دارد  

یم به لغت ا مروز، مصلحت در خود جامعه. گاهی مصلحت در خود جعل است. خواندیم الان. آن مصلحت در خود تعبیرشان این را بردار

 قانون اجتماعی است. اجتماعی بودن یک قانون. این خودش مصلحت دارد. 

کند. یک مصلحت دیگر هم دارد. با گرفتن پول از هر فردی، آن نظام  پس یک مصلحت هست که این پول مشکلات مملکت را حل می

 شود. این خودش یک مصلحتی است. نه اینکه این مصلحت نباشد. شود. آن حالت اجتماعی حفظ میاجتماعی حفظ می

همین  پس بنابراین روشن شد. بعدش هم ما توضیحات کافی دادیم عقول بشری در احراز این ملاکات واقعا با مشکل مواجه است. 

مثالی که برای شما زدم دیگر خیلی روشن است. الان فتوا بر این است ده کیلو برنج خوب به پانزده کیلو برنج بد اسمش ربا است. اسمش 

اشکال ندارد. خب هیچ اقتصاددانی امروز این را قبول   تا معامله  با دو  ربای نقد است. این حرمه رسول الله)ص(. همین مطلب را شما 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 06/03/1394 - شنبهچهار     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 13 صفحه                                                                                                                                                                               107 جلسه:

       ....................................................................... 

ید این را قبول نمینمی گوید شما ده کیلو را به هزار تومان بده، خب درست است. بعد با این هزار تومان  کند. میکند. در هر اقتصادی که ببر

این هم درست. چطور شد این دو تا درست؟ این همین مشکلی بود که بین اهل بیت)ع( و بین امثال ابو حنیفه و ابو یوسف  پانزده کیلو بخر.  

پیدا می اینها  این واقعش هم همین طور است دیگر. چطور شد این یکی، خود آیه مبارکه هم همین است. شد. میو  چطور شد،  گفتند 

الربا؛ فرق نمی الربا؛ انما البیع مثل  فرماید و حرم کند بیع با ربا مثل هم هستند و هر دو معامله هستند. بعد خدا مییقولون انما البیع مثل 

 الله البیع و حرم الربا؛ خداوند بیع را، حرم الربا و احل الله البیع و حرم الربا. 

بینید. لکن یکی را خدا حلال... از حالا بیع و ربا یک تفاوتی دارند، اما از آن این تعبد الهی است. شما ظاهرش در اقتصاد مثل هم می

کنم روایت هم دارد. در ذهن  بهتر همین مثالی که من عرض کردم که فتوا هم هست. نه اینکه حالا فتوا نیست. فتوای ما هم هست. فکر می

 من الان این طور است. که اگر دو معامله انجام داد، درست است. یک معامله انجام داد باطل است. 

ملاکات و اغراض و احاطه بشر به ملاکات و اغراض، چه ملاکاتی که در متعلق است و چه ملاکاتی که در نفس  پس این وارد بحث 

کنند. یک قانون  انصافا و لذا هم مدام قوانین را عرض میقانون، مصالح فی نفسها به قول آقایان. این دو تا احاطه بر آنها برای عقل بشری 

باز دو مرتبه عوضش میگذارند، بعد میمی سازد با آن تفکر خاتمیت که خداوند برای اسلام قرار کنند. این نمیبینند مشکل درست کرده، 

این خیلی مشکل است دیگر یک قانون این طوری، این   داده الی یوم القیامه. در هر مکان و برای هر انسان و در هر زمان و برای هر نژاد، 

یم که مال عالم برزخ احاطه ما به ملاکات این قانون فوق العاده مشکل است. اضافه اینکه کرارا عرض کردیم هم اغ راض و هم ملاکاتی دار

یم که مال روز قیامت است که قطعا بشر به آنها پی نمی ای نه در علوم بشری مثل فیزیک و شیمی به آنها  برد. هیچ مرحلهاست. ملاکاتی دار

ای قدرت کشف ملاکات برزخی و برد، و نه در عرفان بشری. هیچ عقل بشری در هیچ مرحلهبرد، نه در فلسفه بشری به آنها پی میپی می

یعت مقدسه یک حسابی دارد، یک ملاکات خاصی است، حالت خاصی دارد هم در دنیا و یک استمراری در برزخ  اخروی ندارد. این شر

 و یک استمراری در قیامت.

نه این اغراض قابل تشخیص دقیق هستند نه می ما  توانیم مقداری از ملاک را تشخیص بدهیم. مگر خود قانونگذار بگوید.  لذا طبیعتا 

باید تصور قانونی بکنیم نه ملاکی. واقعا اگر بخواهیم دنبال ملاکات  هم الان در زمان خودمان آنچه که مربوط می شود به فقه استنباطی، 

 ای در آن نیست. آید. این هیچ شبههقطعا تأسیس فقه جدید می ، برویم به هر سه شکلی که عرض کردم



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 06/03/1394 - شنبهچهار     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 14 صفحه                                                                                                                                                                               107 جلسه:

       ....................................................................... 

لازم نیست که حالا ولایت   و در بخش احکام فقه ولایی، حالا فرض کنید اجمالا ولایت فقیه را قائل بشویم، یا ولایت عدول مومنین، 

ها هم دارند دیگر. نص  فقیه را قائل بشویم. ولایت عدول مومنین المومنون و المومنات بعضهم اولیاء بعض؛ در این مرحله ولایت حتی زن

 آیه مبارکه، المومنون و المومنات. 

بله دو مرحله ولایت دارد؛ یکی اداره جامعه، یکی تصدی اداره. آن تصدی اداره الرجال قوامون علی النساء؛ اما در اصل اینکه نظر در  

 کند. یأمرون بالمعروف و ینهون عن المنکر فرق بین زن و مرد نیست.جامعه باشد زن و مرد در جامعه فرق نمی

شود بگوییم ممکن است الان فعلا تا جایی که ما الان نشستیم در خدمتتان متعارف نیست  پس بنابراین در این مرحله فقه ولایی انصافا می

رود عناوین. لکن انصافش ممکن است،  رود دنبال جعل، میدر قوانین بشری ملاکات را حساب بکنیم یا اغراض را حساب بکنیم. همه می

آید، مشکلات ولایی محدود باشد، ممکن است که افراد  جامعه عوض بشود، محیطی که در آن هستیم محدود باشد، مشکلاتی که پیش می

پیدا بکنند،   به اندازه همان اطلاع کامل  را  ترتیب حل مشکل  و  پیدا بکنند و مشکل را بفهمند  المومنات، همه اطلاع  و  همان المومنون 

 مشکل بکنند نه به اندازه قانون عمومی. 

شود انکار کرد. چون این مباحث عقلی صرف نیست، عقل عملی نیست که قابل تخصیص نباشد. این یک مباحث  این امکان دارد، نمی

 عقلایی است، جزو سیر عقلایی است که قابل تبدیل و تبدل است.

این بحث نائینی خیلی طولانی... خواستیم بگوییم که  ها در اینجا به  این خلاصه نظر؛ و کمی هم طولانی صحبت شد چون مرحوم 

رسد. پس این بحث که ما از راه غرض بگوییم اکثر واجب است فی نفسه قاصر است. احتیاج به این مقدمات ندارد. و این  ای نمینتیجه

 های دیگری هم شده. کنم. انصافا صحبتهای دیگری هم شده اینها را ذکر نمیبحث روشنی نیست. صحبت

نائینی می توانیم. انصافا اگر  کنیم در باب اغراض هم میفرمایند که همچنان که ما برائت را در تکلیف جاری میفقط یک نکته؛ مرحوم 

است. انصافا فرق میمسئله غرض را پیش کشیدیم، غرض برائت در آن جاری نمی کند. دیگر این را من شود. چون جزو احکام عقلیه 

 دهم چون بنا شد در این مسئله ما فقط همان مبنای کلی را عرض بکنیم. وارد خصوصیات و تفصیل و این عبارت نشویم.توضیح نمی

ین الطاهر  و صلی الله علی سیدنا محمد و آله 


